EPIPHANIE
Dimanche 4 janvier 2025

La premicre féte de Noél n’est pas celle que nous connaissons et célébrons le 25 décembre
mais bien celle de ce jour, attestée dans 1’Orient chrétien depuis le 2°¢si¢cle, fixée au 6 janvier,
accueillie en Occident au 4° siécle, et d’abord centrée sur la manifestation de I’identité de Jésus lors
de son baptéme par Jean-Baptiste, Quand on en vint a célébrer la naissance de Jésus, ce fut d’abord
a partir de S. Matthieu et non a partir de S. Luc qu’on en fit I’évocation.

S. Matthieu préfére mettre au premier plan la figure de Joseph plutét que celle de Marie et
parler des mages plutdt que des bergers. Du coup, I’Epiphanie est une féte 4 la fois plus juive et plus
universelle que celle de Noél, ou nous lisons S. Luc. Plus juive, parce que c’est par Joseph que
Jésus se rattache a la lignée de David et donc qu’il peut étre reconnu comme le Messie d’Israél. Plus
universelle, parce que les mages sont des paiens et qu’avec eux, les gentils, les nations, viennent
adorer le Fils de Roi que prophétisait le psaume : Les rois de Tarsis et des Iles rendront tribut, les
rois d’Arabie et de Séba feront leur offrande ; tous les rois se prosterneront devant lui, tous les
paiens le serviront. Matthieu commence son évangile par 1’évocation de ces paiens qui adorent le
Messie et il I’achéve avec ’annonce de la Bonne Nouvelle aux nations paiennes : Allez, de toutes
les nations faites des disciples, baptisez-les au nom du Pere, et du Fils et du Saint-Esprit.

Cette Bonne Nouvelle, c’est la résurrection, par laquelle Jésus est avec nous tous les jours
Jjusqu’a la fin du monde. C’est ainsi qu’il est vraiment I’ Emmanuel, Dieu-avec-nous. Le texte que
nous lisons aujourd’hui est un texte de résurrection aussi étonnant que cela puisse paraitre.
L’antienne du cantique de Zacharie dans la liturgie des heures de ce matin dit ceci : Venus d’Orient
jusqu’a Bethléem, les mages adorent le Seigneur et lui offrent leurs présents : [’or est offert au Roi,
l’encens au vrai Dieu et la myrrhe pour la sépulture. Pourquoi les mages sont-ils venus adorer cet
enfant ? A cause de I’étoile ? Mais I’étoile est un signe ambigu. Dans 1’ Antiquité, on parlait d’étoile
se levant pour désigner la naissance ou I’avénement d’un prince. Néron a eu son étoile. Il ne
méritait certes pas qu’on I’adorat ! Alors d’ou vient que les mages se mirent en chemin? Ont-ils
déchiffré dans le signe de I'étoile I'avénement d'un grand roi ? D'un roi qui serait plus qu'un roi de la
terre ? Les mages ont-ils mystérieusement accédé a la foi ? Car le propre de la foi c'est de confesser
la divinité de Jésus. Et cette divinité n’est vraiment confirmée que par la résurrection. En tout cas la
présence des mages a la naissance de Jésus signifie que le salut apporté avec lui ne se limite pas au
peuple d’Israél. Ou plutdt qu’il s’étend, a travers Israél, a toutes les nations. La lumiére qui baigne
la sceéne de I’adoration des mages n’est pas celle d’un conte de fée, comme le rappelle
opportunément Benoit XVI dans son livre sur les Evangiles de l'Enfance, ¢’est la lumiére de la foi
des disciples d’apres Paques qui interprete la geste mystérieuse des mages. C’est la lumiére de la foi
qui est devenue la notre.

Ces considérations nous indiquent dans quel état d’esprit nous devons aborder la féte de ce
jour. Ce n’est pas un récit folklorique ou édifiant mais un retour au centre : le centre est toujours le
mystere du Christ dévoilé a I’intérieur du mystére de Paques. S’approcher de la créche, c’est déja
s’approcher de la croix, ¢’est déja étre impliqué personnellement dans le drame de la Passion. Ne
’oublions pas : Jésus a peine né, les puissants de ce monde cherchent a le faire disparaitre :
dimanche dernier c¢’était la mémoire liturgique du meurtre des saints innocents. La haine et la folie
meurtricres sont des passions qui animent les ennemis du Christ, les ennemis de I’Homme parfait, et
donc les ennemis de I’homme tout court. Hérode craint que le fils de roi ne vienne lui ravir son
trone, lui qui n’a pas hésité a faire assassiner ses propres enfants pour déjouer un éventuel complot
de leur part s’ils avaient atteint 1’age adulte. Alors il cherche encore a tuer, pour sauver son trone.
L'hymne des matines, Crudelis Herodes, s'en fait 1'écho ironique : « Il ne ravit pas les royaumes
mortels celui qui donne ceux du ciel ». A I"autre bout de sa course Jésus confirmera : « Mon
royaume n’est pas de ce monde ».



L’Epiphanie nous apprend que le nouveau-né de Bethléem est bien le grand roi attendu. Le
roi messianique, et plus encore le roi de I'univers, le Maitre du temps et de I’histoire. Mais que ce
roi qui avait inauguré son régne sur le trone de la créche, remportera la victoire décisive sur celui de
la Croix. L’or offert au roi s’accompagne de la myrrhe servant a la sépulture. Le tombeau n’est
cependant pas le dernier acte de I’histoire : I’encens, réservé au culte rendu a la divinité, signifie
que ce roi est d’essence divine, que la mort ne pouvait le retenir en ses filets : il se reléve victorieux
au 3¢ jour, lui le médiateur de la Création et le rédempteur de 1’univers.

Nous sommes donc affrontés a une tache paradoxale. Nous savons qu’individuellement et
collectivement nous avons a reproduire dans notre chair le destin du Christ : nous aurons donc a
souffrir violence, passer par une épreuve qui nous unit a la croix du Sauveur. Oui, la myrrhe est
aussi pour nous. Mais en méme temps il ne nous est pas permis de taire la Bonne Nouvelle : il faut
proclamer sa victoire sur la mort et le péché, annoncer notre incorporation baptismale en Celui qui
est d’essence royale et divine. Oui, nous aussi nous participons désormais a I’étre du Fils, du roi de
I’univers. Alors I’or et I’encens seront aussi pour nous.

Notre mission, au cours du temps de I’Eglise, c’est de faire affleurer ce mystére du divin
caché dans I’humain. C’est le sens méme du mot épiphanie en grec : faire passer des profondeurs a
la surface. Nous le faisons en annongant la divinité du Christ se manifestant dans son humanité.
Nous le faisons aussi lorsque nous vivons selon la grace de notre baptéme, révélant par 1a que nous
sommes devenus fils de roi. Et cet affleurement se réalise dans les activités ordinaires de 1’existence
quotidienne mais plus encore dans la liturgie ; car lorsque I’Eglise célébre les Mystéres, c’est le
Christ qui se rend présent et qui agit. Peut-étre serions-nous bien inspirés de redécouvrir le caractére
épiphanique de ’Eglise, de sa structure, de sa liturgie, de ceux qui la constituent (nous !) dans leur
agir quotidien, et méme du cosmos qui nous entoure, a la suite des mages. Il n’est rien en ce monde
qui ne puisse devenir icone de la splendeur de Dieu. Oui, que le Corps comme les membres se
rendent transparents a la présence du Dieu trinitaire pour qu’il soit accueilli dans les cceurs et puisse
y agir, comme il le fit avec Melchior, Gaspard et Balthazar.



	ÉPIPHANIE

