3¢ DIMANCHE DE L’AVENT
Dimanche 14 décembre 2025

L'ornement rose que je porte aujourd'hui est censé refléter la joie qui anime I'Apotre, joie qui
transparait a travers 'épitre de cette messe et dont les premieres paroles sont reprises dans l'introit :
Gaudete in Domino semper, « réjouissez-vous dans le Seigneur en tout temps ». Pourquoi se réjouir
? Et surtout en ce temps de crise, de guerre pourrions-nous ajouter, ou tant de nuages s'amoncellent
sur l'avenir de notre pays et de notre monde. Pourquoi se réjouir alors que parfois on aurait envie de
pleurer. S. Paul nous le dit : Dominus prope est : c'est que « le Seigneur est proche » ! Pour I'Apotre,
la proximité dont il est question, c'est celle de la venue en gloire, celle du second avénement. S.
Paul et les premiers disciples le pensaient en effet imminent puisque avec la résurrection, les temps
nouveaux — ceux de la récapitulation sous le chef du nouvel Adam, ceux de la transfiguration du
cosmos — se trouvaient inaugurés dans son corps glorifié. La prolongation de I'attente posera aux
disciples une question sérieuse sur la réalisation de la promesse, question a laquelle répondra la 2¢
lettre de S. Pierre, nous donnant a nous aussi une indication précieuse : « le Seigneur n'est pas en
retard pour tenir sa promesse, comme le pensent certains ; c'est pour vous qu'il patiente, car il
n'accepte pas d'en laisser quelques uns se perdre ; mais il veut que tous aient le temps de se
convertir » (2 P 3, 9). Dieu attend notre conversion dans le clair-obscur d'une histoire qui reste
précisément marquée par la discrétion du premier avénement, celui que nous nous apprétons a
commémorer en ce 3° dimanche de 1'Avent, a dix jours de Noé€l. Ainsi notre joie oscille-t-elle entre
le rappel de la réalisation de I'antique promesse, celle de 'Emmanuel — Dieu vient demeurer parmi
nous en se faisant petit enfant — et 1'espérance de la réalisation de la promesse nouvelle : il viendra
dans la gloire, mettant fin a I'histoire, contrastée, que nous traversons génération apres génération.

Le Seigneur est proche. Mais la proximité du premier avénement est celle d'une
commémoration, dont 1'objet ne cesse de s'¢loigner dans le temps. Et la proximité du second
avénement ne cesse de reculer a mesure qu'avance l'horizon de I'histoire. Comment alors nous
approprier cette joie dont nous parle I'Apotre ? Comment I'accueillir autrement que comme un mot
un peu vide de sens ? En considérant un autre avénement, sacramentel celui-ci, qui se réalise en tout
instant de I'histoire et en tout lieu du monde habité. C'est 'avénement permanent du Seigneur dans
son Eglise, c'est sa présence continuelle par les sacrements, c'est son inhabitation en nous par la
grace, grace de la communion eucharistique, grace sanctifiante et habituelle du baptéme, par
laquelle nous devenons temples du Saint-Esprit, lieu ou le Pere et le Fils viennent faire leur
demeure. La cause de notre joie n'est alors plus a rechercher uniquement dans le passé ou dans le
futur, mais bien dans le présent, c'est-a-dire au cceur méme de notre vie, et méme de notre vie
quotidienne.

La cause de notre joie réside ainsi dans notre foi. Mais que dire lorsque nous faisons
'expérience, personnelle ou communautaire, de la contradiction, de I’échec, du deuil ? Le pape
Francois disait dans Evangelii gaudium : « La joie s’adapte et se transforme, et elle demeure
toujours au moins comme un rayon de lumiére qui nait de la certitude personnelle d’étre infiniment
aimé, au-dela de tout. Je comprends les personnes qui deviennent tristes a cause des graves
difficultés qu’elles doivent supporter, cependant peu a peu, il faut permettre a la joie de la foi de
commencer a s’éveiller, comme une confiance secreéte mais ferme, méme au milieu des pires
soucis » (EG 6). Car le Seigneur est bien 1a, « méme si c'est de nuit » ajoute S. Jean de la Croix. La
joie chrétienne n'est pas un sentiment, 1'effet d'un ressenti, mais c'est le fruit d'un combat, celui de la
foi. C'est aussi la confession de S. Jean-Baptiste que nous venons d'entendre dans 1'évangile : « Au
milieu de vous se tient celui que vous ne connaissez pas ». « Au milieu de vous », dit le Précurseur.
Avec le prophéte Sophonie, nous pourrions méme ajouter : « Le Roi d'Israél, le Seigneur, est en
toi » (Soph 3, 15). Non plus au milieu de vous seulement, mais en vous ! Mais justement, celui qui
se tient au milieu de nous, celui qui se tient méme en chacun de nous par la grace recue du S. Esprit,
cherchons-nous vraiment a le connaitre ?



Telle est la conversion a laquelle nous devons avant tout consentir. Le temps de la patience
de Dieu, c'est donc aussi le temps de notre propre vie, jalonnée par nos découvertes progressives du
mystere de Jésus, scandé alors par la joie qui les accompagne. Pour cela, prenons appui sur la
grande figure qui nous accompagne tout au long de ce temps de 1'Avent : Marie. L'Avent concentre
en ses quatre semaines le temps qui s'écoule pour elle de I'Annonciation a la Nativité. Car si Marie
est aujourd'hui par son Assomption dans la gloire de son Fils, s'il y a deux mille ans elle a pu voir le
visage de 'Emmanuel lui sourire, elle a aussi, pendant neuf mois, vécu ce que nous vivons nous tout
au long de notre pelerinage terrestre : la présence du Seigneur, une présence réelle certes, mais
pourtant invisible, dans les tracas du quotidien. Comme Marie, nous portons en nous le Christ.
Comme Marie, nous ne voyons pas son visage. Comme Marie le découvrit par la grace de sa
maternité divine a mesure que les mois s'écoulaient, nous aussi nous découvrons dans notre
proximité de grace avec lui quelque chose de son mysteére qu'un jour nous contemplerons, comme
elle, a découvert. Le temps de 1'Avent est donc le temps marial par excellence. C'est le temps du
recueillement, de la récollection de tout notre étre autour de celui qui est en nous, intimior intimo
meo, pour reprendre un mot de S. Augustin, a l'instar de Marie qui entourait de tout son étre
maternel la présence du Verbe en elle. Le temps de I'Avent est pour ainsi dire une parabole de notre
existence terrestre : nous portons en nous le Verbe, mais sans voir son visage. A Noél, avec Marie,
nous aurons a l'enfanter. Mais nous ne le verrons toujours pas dans sa gloire, ce sera encore une fois
comme Marie, dans I’obscurité d’un regard de foi. Cependant, par la foi, nous avons vraiment acces
a lui, dans sa vérité. Et c'est pourquoi I’Eglise nous faire dire aujourd'hui : gaudete in Domino
semper. Notre joie vient de la certitude de sa présence. Joie que ne sauraient éteindre les
incertitudes du jour, tous ces événements qui participent des souffrances de cette Création gémissant
en travail d'enfantement, comme le dit Paul aux Romains (cf. Rm 8, 19.22), mais Création déja
profondément travaillée par I'ceuvre de rédemption car la résurrection du Seigneur a déja pénétré la
trame cachée de cette histoire. Que la Vierge Marie qui tout au long de I'Avent a porté le Christ pour
ensuite nous l'offrir comme rédempteur nous guide, elle qui brille au firmament comme 1’¢étoile de
I’espérance...



